
«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

201 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

А.Г. КОРОБОВА  

«СОВРЕМЕННЫЙ ЧЕЛОВЕК»:  
ЧТО ЕМУ ПАСТОРАЛЬ? ЧТО ОН ПАСТОРАЛИ? 

(О парадигме жанра в музыкальной культуре нашего времени) 
 
«Песни пастушьей запев запевайте вы, милые Музы!» Таков 

рефрен приведенной в первой идиллии Феокрита искусной песни 
Тирсиса, что «высоко залетать научился за Музой пастушьей».  
В этой песне – история о ранней смерти прекрасного пастуха Даф-
ниса, «любимого Музами». И одновременно в ней – рождение ис-
тории пасторали как художественной традиции: той, которая дос-
тупна обозрению на сегодняшний день. 

Эта история оказалась необыкновенно длинной – 23 века!  
И, как большинство длинных историй, чрезвычайно запутанной: 
полной разветвлений и слияний, уходов в тень и неожиданных 
проявлений едва ли не в центре рельефа художественной культуры 
той или иной эпохи. Рано оформившись в особый жанр поэзии, 
пастораль впоследствии дала побеги в других видах литературы,  
в драме, музыке, живописи, прикладном творчестве. Переходя с 
одной территории на другую и преломляясь через специфику раз-
ных видов искусства, пасторальный жанр множился в формах сво-
его проявления. Кроме того, каждая эпоха создавала свои вариан-
ты этого жанра. 

К концу XVIII в. все, казалось бы, свидетельствовало о не-
возможности дальнейшего существования пасторали. К такому 
неутешительному для жанра выводу подвела, несколько опережая 
художественную практику, крупная литературная дискуссия, на-
чавшаяся еще в конце XVII в. во Франции и известная как «спор о 



I. СТАТЬИ 

 

202 

древних и новых». Эта дискуссия охватила вскоре творческие кру-
ги других стран, поскольку в центре ее в ту эпоху кардинальной 
переоценки ценностей был вопрос о сущности искусства, прогова-
риваемый через обсуждение проблем отношения к художествен-
ной традиции и к нормативной поэтике. И пастораль, имеющая 
прямое отношение к тому и другому, оказалась, по сути, на огне-
вом рубеже полемики. Новая эстетика дистанцировалась от пасто-
рали. Даже просветительское и сентименталистское внимание к 
природе искало уже иного, более непосредственного выражения. 
Однако после ощутимого спада в XIX в. интерес к пасторали на-
чинает заметно оживляться в ХХ – в художественной практике 
(литературе, музыке, подхватывается молодым искусством кино1), 
а также в теории. 

В 1901 г. выходит кажущееся странным для того времени эссе 
Г.К. Честертона «В защиту фарфоровых пастушек», в котором пи-
сатель и литературовед призывает рассмотреть «при свете вообра-
жения старую мечту о пастушкáх», напоминая, что «только Иде-
альный Пастух и христианство перекинули мост через пропасть 
между древним и новым миром»2. При «свете воображения», дей-
ствительно, пастораль видится иначе, чем при «свете разума», к 
которому апеллировало Просвещение. 

                                                            
1 Здесь достаточно напомнить о любимых несколькими поколениями отечест-

венных зрителей кинофильмах И.А. Пырьева «Свинарка и пастух» (1941) и «Кубан-
ские казаки» (1950), в основе которых без труда прочитываются знакомые архетипы 
пасторального жанра. В более зашифрованном виде присутствуют они в фильме 
В.И. Хотиненко «Мусульманин. Современная пастораль» (1995), где авторский под-
заголовок направляет внимание на выявление пасторальных оппозиций в структуре 
характеров и ситуаций, а ключ к расшифровке дается через обращение к «знаку» ин-
термедии «Искренность пастушки» из «Пиковой дамы» П.И. Чайковского. Еще один 
пример из области кино – «Пастораль» О. Иоселиани (1975), в которой сопоставлены 
взаимно остраняющие друг друга образы мира: патриархального грузинского села и 
приехавших на время каникул студентов столичной консерватории. Можно упомя-
нуть также выдержанный в духе тогдашней молодежной рок-культуры короткомет-
ражный фильм «Американская пастораль» (1969) Джеймса Дугласа Моррисона (по-
эта, легендарного лидера группы «The Doors»). 

2 Честертон Г.К. В защиту фарфоровых пастушек // Самосознание европей-
ской культуры ХХ века: Мыслители и писатели Запада о месте культуры в совре-
менном обществе / Сост. Р.А. Гальцева. – М., 1991. – С. 212. 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

203 

В начале ХХ в. еще сохраняется унаследованное от предыду-
щей эпохи пренебрежительное отношение к пасторали как жанру 
якобы искусственному в своей условности и бессодержательному 
в силу крайней удаленности от реальной жизни (а потому и лож-
ному, обманывающему ожидания уже самим названием – «пасту-
шеский»). 

Однако в целом к середине и особенно во второй половине 
ХХ в. происходит не только активизация научной пасторалистики, 
но и окончательный перелом в отношении к жанру: теория посте-
пенно освобождалась от гипноза предвзятых оценок, заданных 
просветительско-романтической критикой пасторали, обретя в 
данном жанре обширную и интереснейшую область исследований. 
Так что в 1977 г. Элен Купер с полным основанием могла начать 
свою монографию утверждением: «Идея пасторали не нуждается 
больше в каком-либо оправдании; признание ее удивительного 
символического богатства в целом заместило осуждение ее как 
искусственной или эскапистской, которое так долго препятствова-
ло ее должной оценке и которое в ряде случаев базировалось лишь 
на малой части общей традиции»1. Особенно высокий уровень на-
учного интереса к пасторали устанавливается в последней трети 
ХХ в., не проявляя признаков спада и на сегодняшний день. Так, 
во Франции при Сорбоннском университете научной группой 
«Эпистеме» в 2002 г. был создан электронный журнал «Этюды 
Эпистеме», и уже 3–4 его номера (за 2003 г.) были целиком пре-
доставлены публикации материалов коллоквиума по проблемам 
пасторали2.  

Во второй половине ХХ в. наблюдается повышение интереса 
к пасторали и в музыковедении, о чем можно судить даже по тому, 
какие емкие по содержанию статьи посвящены жанру в современ-
ной музыкально-энциклопедической литературе. Показательно, 
что в последних изданиях крупнейших музыкальных энциклопе-
дий, какими являются «Die Musik in Geschichte und Gegenwart» 

                                                            
1 Cooper H. «Pastoral: Medieval into Renaissance» – Ipswich, 1977. – Р. 1. 
2 См. обзор материалов: Пахсарьян Н.Т. «Проблемы пасторали на страни-

цах журнала “Epistémè”: материалы коллоквиума. Pastorale et mélancholie...» // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Сер. 7: Литературоведение. – М., 2004. – № 1. – С. 109–117; № 4. – С. 114–117. 



I. СТАТЬИ 

 

204 

(2003) и «The New Grove Dictionary of Music and Musicians» (2001), 
размеры статей о пасторали по сравнению с предыдущими изда-
ниями увеличены: в первой почти в два раза, во второй – на треть. 

Таким образом, сохранение интереса к пасторали (и даже его 
усиление по сравнению с началом ХХ в.) очевидно. Но такой кон-
статации недостаточно: пастораль – весьма объемный и много-
слойный феномен, чем же именно она интересна нашему времени? 
Чтó она сегодня? Хранимое историческое наследие, экспонат во-
ображаемого музея художественной культуры и искусства? Дос-
тавшийся по наследству «гардероб» разнообразных жанровых 
форм, которые с охотой примеряют все новые и новые поколения 
поэтов, художников, музыкантов? Да, конечно. Но она – и некое 
зеркало, в которое заглядывает каждая эпоха и которое позволяет 
ей лучше увидеть самое себя, разглядеть что-то важное в себе. Что 
же представляет собой пастораль новейшей эпохи и что в пастора-
ли притягивает современного художника?  

В размышлениях над этими вопросами автор (музыковед) 
позволит себе обратиться прежде всего к наиболее близкому ему 
искусству – музыке. Хочется при этом подчеркнуть, что музы-
кальный компонент в пасторали, как первоначально «пастушьей 
песне» («carmеn pastoralе», по авторскому обозначению Вергилия, 
идущему от «bucolica ode» Феокрита), был заложен в самих исто-
ках (жанр античной лирики, синкретической по природе) и в даль-
нейшем всегда осознавался в качестве некой ее родовой черты. 
Более того, все развитие пасторали в европейском искусстве нахо-
дилось под влиянием музыки – и как предмета пасторального дис-
курса с его характерными сюжетно-образными мотивами (песни 
пастухов, танцы нимф и сатиров, игра на свирели и других «пас-
тушеских» инструментах), и как составляющей многих жанровых 
форм. Однако обособлять музыкальный компонент в общем про-
цессе исторического существования жанра не только зачастую не-
возможно, но и неправомерно: лишь в контексте этого общего 
процесса может быть осознана сущность музыкальной пасторали. 
В данном контексте вызревали смыслы и некоторые принципы 
жанровых структур, генетически воспринятые музыкальной пас-
торалью, автономизировавшейся в русле пасторальной традиции в 
зрелой фазе того периода в истории искусств, который характери-



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

205 

зовался их выходом из первоначального синкрезиса, «триединой 
хореи» (по выражению Т. Зелиньского).  

Формирование собственно музыкальных видов пасторального 
жанра и специфизация в них музыкального выражения пастораль-
ного содержания были процессом диалектическим – процессом 
соединения с музыкой и выявления через музыку. Здесь происхо-
дили и последовательное «омузыкаливание» поэтических и драма-
тических пасторальных форм, и реализация внутренней музыкаль-
ности пасторали (с ее центральным мотивом «пения песни»). 
Постепенно вызревает особый – музыкальный – модус жанра, о 
котором и пойдет речь. Термин модус, как известно, закрепился в 
различных научных сферах и имеет специальные значения в фило-
софии, логике, психологии, литературоведении и других науках, а 
также в музыкальной теории – прежде всего, в учениях о ритмиче-
ской и ладовой организации музыки Средневековья. Он широко 
используется также в неспециальных значениях, опирающихся на 
его словесное содержание: мера, способ, вид, образ. В этом общем 
значении выражение «музыкальный модус пасторали» может по-
ниматься как указание на музыкальное измерение пасторали – как 
в смысле высокой меры музыкальности, присущей этому жанру 
(которая отображена средствами различных искусств), так и в 
смысле музыкального способа существования жанра в его музы-
кальных видах, в которых кристаллизуется уже чисто музыкаль-
ный образ пасторального жанра. 

Так чем же является, уточним свой вопрос, музыкальная 
пастораль на современном этапе ее длительного пути? В первую 
очередь, определенным жанром. Точнее – жанровой сферой или 
«метажанром»1, объединяющим множество исторически сложив-
шихся родовых и видовых (genus и species) форм. Родовые ветви 
пасторали развивались во всех основных направлениях музыки 
Нового времени, которые в соответствии с господствовавшей от 
Марко Скакки («Письмо к Вернеру», 1648) и А. Кирхера («Musur-
gia universalis…», 1650) до И. Маттезона («Der Vollkommene Ca-

                                                            
1 Термин «метажанр» предложил – по отношению к роману – Н.Л. Лейдер-

ман, опираясь при этом на концепцию романа М.М. Бахтина и некоторые идеи 
Ю.Н. Тынянова (Лейдерман Н.Л. Движение времени и законы жанра. – Свердловск, 
1982. – С. 137–138).  



I. СТАТЬИ 

 

206 

pellmeister…», 1739) и Х.Х. Коха («Musikalisches Lexikon», 1802) 
теорией мыслились в системе «трех стилей»: da Chiese, di Camera, 
del Drama (или Theater-Styl), т.е. областей церковной, камерной 
(вокальной и инструментальной) и театральной музыки. Эти типы 
пасторали обнаруживают себя и в ХХ столетии. Наряду с собст-
венно жанровой ипостасью пастораль продолжает существовать и 
как пасторальность – некая «распредмеченная» жанровость (по-
добно «вальсовости», «песенности», «маршевости» и т.п.), особое 
качество художественной выразительности, сформировавшееся на 
основе конкретного жанра, но автономизировавшееся в процессе 
исторического развития и способное функционировать в произве-
дениях и как жанровое, и как «наджанровое» явление.  

Как особое качество художественно-интонационной вырази-
тельности пастораль характеризуется своей, исторически сформи-
ровавшейся и закрепившейся за данной содержательно-темати-
ческой сферой музыкальной топикой («топосы», по Курциусу, – 
«твердые клише, схемы мысли и выражения»). Особенностью му-
зыкальной топики пасторали является ее многослойность. С одной 
стороны, это слои первичных жанровых лексем, основная атрибу-
тика того самого музыкального компонента, который изначально 
задан в пасторальном жанре его тематикой (песни, танцы, наи-
грыши, пастушьи и охотничьи сигналы и т.п.). С другой стороны, 
все те интонационные пласты, которые откладывались в пасторали 
долгой историей его существования в музыкальном искусстве. 
При этом, опираясь на комплекс определенных «первичных» (бы-
товых и фольклорных) жанров в качестве своих семантем, «инто-
национного словаря», пастораль как жанр музыки Нового времени 
принадлежит, конечно, «вторичной» (композиторской) жанровой 
системе. Богатство музыкальной топики пасторали связано с раз-
нообразием ее «этимологии», поскольку она вбирала в себя «зна-
ки» различных моделей жанра, сформировавшихся на протяжении 
долгой его истории. Появление пасторальной топики в музыкаль-
ном опусе актуализирует «жанровое содержание», придавая пас-
торальную модальность образно-интонаци-онному развертыванию 
произведений различных жанров. Учитывая в дальнейшем изло-
жении данный феномен, обратимся все же прежде всего собствен-
но к жанру пасторали, ориентируясь при подборе музыкальных 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

207 

образцов на факт использования композитором соответствующих 
жанровых обозначений. 

Во второй половине ХХ – начале ХХI в. пастораль обнару-
живает себя, с одной стороны, как сохраняющаяся в музыкальном 
искусстве – в контексте непрерывающейся традиции – жанровая 
форма, которую выбирают композиторы для своих новых произ-
ведений, с другой стороны, в русле ретроспективизма, одного из 
важнейших, комплементарных модернизму, течений ХХ в. – как 
отражение (на какой-то исторической дистанции) жанрово-
стилистических моделей музыкального искусства отдаленных эпох.  

Что касается первого, то здесь наблюдается устойчивая тен-
денция, коренящаяся еще в искусстве ХIХ столетия: преимущест-
венное развитие получает инструментальная ветвь пасторали.  
В этой области традиционно закрепилась связь пасторальной жан-
ровости с определенными композиционными функциями. Так, в 
цикле (симфоническом или сюитном) она сосредоточивается, как 
правило, в лирических частях (что непосредственно соотносимо с 
общей принадлежностью жанра лирическому роду). В качестве 
самостоятельной композиции пасторали могут представлять собой 
как циклическое произведение, так и, чаще, отдельную пьесу. Это 
пьесы лирического, лирико-пейзажного (реже – жанрового) харак-
тера для различных инструментов и ансамблей; обращение к пас-
торальному жанру может быть связано при этом с актуализацией 
программной основы («пастушеские переклички», «деревенский 
наигрыш», «песня пастуха», «сельская идиллия» и т.п.). Интересно 
отметить, что в данной области явно выделилось несколько доста-
точно самостоятельных тематических зон функционирования жан-
ра (которые лишь намечались у романтиков). Так, среди пастора-
лей ХХ в. целый ряд пьес принадлежит направлению музыки для 
детей (как слушателей либо для их учебного репертуара). Другое 
направление – вовлечение пасторали в сферу национальной тема-
тики, где она нередко оказывается связанной с национальной жан-
ровостью, фольклорными истоками (своими или чужими). В каче-
стве особой разновидности жанра сохраняется органная пастораль, 
коренящаяся в традиции рождественской музыки (о которой речь 
пойдет дальше). 

Помимо этого, жанр пасторали, как уже было сказано, может 
становиться объектом ретроспекции. Музыкальное искусство со-



I. СТАТЬИ 

 

208 

временности апеллирует к разным сформировавшимся в истории 
жанра пасторальным моделям, опираясь при этом на различные 
стилевые пласты жанровой топики. Если некогда новоевропейская 
пастораль искала идеал в Античности, то теперь она сама предста-
ет для новых эпох художественным символом золотого века. Из 
всего многообразия жанрово-стилистических моделей пасторали, 
актуализируемых музыкальным творчеством Новейшего времени, 
выделим галантную пастораль эпохи барокко. 

Ее востребованность у композиторов – наших современни-
ков – определяется уже той тягой, которую испытывает сегодняш-
няя культура (и не только музыкальная) к «образу мира» эпохи 
барокко и его атрибутике (показателен в этом плане, в частности, 
тот факт, что на протяжении последних десятилетий все увеличи-
вается число постановок на оперной и балетной сцене произведе-
ний XVII – начала XVIII в.). Свою роль здесь сыграла также срав-
нительная закрепленность (по отношению к другим жанрово-
стилистическим моделям) форм музыкального выражения пасто-
рального образа в музыке барокко. 

Вероятно, одним из самых известных примеров здесь явля-
ется «Пастораль» А. Шнитке, открывающая его «Сюиту в старин-
ном стиле» (1972)1. В основе выразительного строя данной пьесы – 
поэтика полистилистики второй половины ХХ в. с ее интересом к 
стилистическому «портретированию» и эффекту стилевых взаи-
модействий. Воссоздаваемая модель подана Шнитке с большой 
степенью «достоверности». Однако отдельные детали письма, во-
просительные окончания, а главное – легкое, не переходящее в 
шарж, утрирование «утонченной манерности» галантной пастора-
ли дают почувствовать временнýю дистанцию и чуть иронический 
оттенок авторской интонации композитора, ведущего эту стиле-
вую игру. Данное «моделирование» весьма отличается от образцов 
музыкального неоклассицизма первой половины столетия, пример 
чему – пастораль из фортепианного цикла «Ludus tonalis» 
П. Хиндемита (Interludium № 2 с ремаркой «Pastorale»; 1942), хотя 
оба композитора опираются на один и тот же – из числа самых уз-

                                                            
1 Сюита создана на основе музыки к кинофильмам «Похождения зубного 

врача» (1965) и «Спорт, спорт, спорт» (1970), которая использовалась и в других 
произведениях композитора. 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

209 

наваемых – топос музыкальной пасторальности: песенно-
танцевальный жанр изящной сицилианы. У Хиндемита благодаря 
узнаваемому топосу сицилианы в сочетании с прозрачной факту-
рой, «естественно»-консонантной гармонией и светлым эмоцио-
нальным строем, в Интермедии ясно очерчиваются общие контуры 
музыкального образа пасторальности галантной эпохи – но именно 
общие, вне конкретики стилистической имитации, в отличие от 
«Пасторали» Шнитке. 

В 1970-е годы тема галантной пасторали привлекла также 
польского композитора Жигмунта Краузе, который создал «Fête 
galante et pastorale» («Галантное и пасторальное празднество», 
1975) для оркестра и четырех солистов. Обращение в названии к 
французскому языку подчеркивает связь избранной темы с фран-
цузским изобразительным искусством XVII – начала XVIII столе-
тия: жанром «галантных праздников»1, который разрабатывали 
тогда живопись, литература, театр, музыка и который был тесно 
связан с пасторальной топикой (и прежде всего с одной из основ-
ных тем в галантных пасторалях – темой мечты о прекрасном цар-
стве Венеры, почерпнутой новоевропейским искусством в мифо-
логии). 

Моделью, имеющей более древний генезис, является антич-
ная пастораль. Музыка, в отличие от литературы и изобразитель-
ного искусства, не обладает ее «первообразцами». Однако на про-
тяжении веков композиторы, стремясь вписаться в одну из 
важнейших парадигм европейской культуры, создавали самостоя-
тельные «реконструкции» музыкального образа античной буколики, 
становящиеся художественно-эстетическим документом прежде 
всего собственной эпохи. Поэтому назовем эту модель не антич-
ной, а антикизированной пасторалью. Не исчезает она и в совре-
менном музыкальном творчестве. Интересно, что в отличие от 
предыдущей пасторальной модели антикизированная пастораль 
здесь чаще связана не со стилизацией (хотя в европейской музыке – 

                                                            
1 На заре ХХ в. тот же прообраз нашел свое воплощение в замысле одно-

актного балета А.К. Глазунова «Барышня-служанка. Пастораль Ватто» (1900), в 
фортепианной пьесе К. Дебюсси «Остров радости» (1904), его же романсах «Га-
лантные празднества» (тетради 1891 и 1904 гг.) и др. 



I. СТАТЬИ 

 

210 

от Ренессанса до начала ХХ в. – была создана целая галерея «вооб-
ражаемых стилизаций» античной буколики1), а с модернизацией.  

Например, в «Буколиках» для фортепиано В. Лютославского 
(1952) она обусловлена интересом композитора к этнической му-
зыке. Тон задает уже первая пьеса с ее ярким фольклоризмом, пре-
ломленным сквозь призму современной неомодальной гармонии; 
мелодия напоминает задорные припевки, а синтаксис определяется 
близостью к строчным и строфическим песенным структурам. 
«Буколики» Лютославского далеки от эстетизирования – в их зву-
чании ощутимы скорее варваризмы неопримитива. «Античное» 
здесь аналогично «архаическому», и «архаичность» этих пьес 
апеллирует как бы непосредственно к первичному слою жанровых 
ассоциаций, не опосредованных стилизацией «под старину». 
Пользуясь уже известной терминологией Н.Т. Пахсарьян, можно 
сказать, что в «Буколиках» Лютославского происходит «натурали-
зация» необуколики. В результате возникает парадоксальный эф-
фект «времени настоящего». 

Еще один пример обращения к античной буколике – вне 
конкретизации узнаваемой топикой и опосредования «готовыми» 
стилевыми моделями – это произведение К. Пендерецкого для 
шести мужских голосов a cappella «Ecloga VIII» (1972), где текст 
Вергилия озвучивается с помощью характерных для стиля Пенде-
рецкого тех лет ярко новаторских приемов вокального письма. 

В затронутых произведениях Лютославского и Пендерецко-
го нам видится более общая тенденция, имеющая отношение не 
только к пасторали, но – шире – к сквозной для европейского ис-
кусства теме Античности: в современном творчестве нередко раз-
рываются связи данной темы с пасторалью в тех сферах, где они 
устойчиво выдерживались на протяжении веков.  

                                                            
1 С «воображаемой стилизацией» была связана (как в свое время ренес-

сансная музыка «al modo antico») волна «подражания» Античности в конце 
XIX – начале XX в. Большое влияние на эту моду оказал К. Дебюсси с его 
«Прелюдом к “Послеполуденному отдыху фавна”» по эклоге С. Малларме 
(1894), «Сиринкс» (1912), «Шестью античными эпиграфами» (1914). Весьма 
ощутимым в этой неоантичности был пасторальный ракурс. В отличие от «хри-
стианизированной» пасторальности ренессансной традиции, эстетика модерна 
актуализировала скорее языческие мотивы пасторали, апеллируя прежде всего 
к мифологическим образам и условной архаике античного Средиземноморья. 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

211 

Например, при обращении к сюжету об Орфее и Эвридике. 
Ренессансная ученая традиция пасторальной драмы соединила, 
начиная с Полициано, данный сюжет с пасторальной жанрово-
стью, чего не наблюдалось в античных источниках. Этой традиции 
наследовали флорентийская dramma per musica и ранние оперы 
разных стран. За три столетия (XVII–XIX вв.) на этот сюжет теат-
ральными композиторами было создано более 100 произведений. 
При всех различиях трактовок и жанровых модификациях (favola, 
интермедия, драма, трагикомедия, балет, мелодрама и т.д.) исто-
рия об Орфее и Эвридике так или иначе соотносилась с пастора-
лью. В ХХ в. картина заметно меняется – притом что интерес ком-
позиторов собственно к данному сюжету едва ли не выше, чем в 
предыдущем столетии. К мифу об Орфее обращались: Э. Кршенек 
(опера на текст О. Кокошки; 1926), Ж. Роже-Дюкас («лирическая 
мимодрама», 1913, пост. 1926), Дж.Ф. Малипьеро в символико-
аллегорической (вне собственно сюжета об Эвридике, как и неко-
торые из далее указанных произведений) оперной трилогии «Ор-
феиды» (1921), Д. Мийо («Несчастья Орфея» 1924), А. Казелла 
(«Сказание об Орфее» на текст Полициано, 1932), И.Ф. Стравин- 
ский (балет, 1948), Ж. Орик (музыка к кинофильму Ж. Кокто «Ор-
фей», 1950), П. Анри и П. Шеффер в экспериментальной музы-
кально-сценической (первой в области «musique concrète») компо-
зиции «Орфей-53» (1953), Я. Акутагава («Орфей в Хиросиме» 
1967), Л. Берио в «Опере» (1969 с последующей редакцией в 
1977)1, А.Б. Журбин (рок-опера, 1975), Г.В. Хенце (балет по стихо-
творению Э. Бонда, 1978)2, Х. Бёртвистл («Маска Орфея» на либ-
ретто П. Зиновьева, 1973–1984, пост. 1986). Данный список могли 
бы продолжить обращения композиторов ХХ в. к уже существую-
щим оперным «Орфеям»3. 

                                                            
1 В «Опере» Берио миф об Орфее переплетается с двумя реальными сюже-

тами из сравнительно недавнего исторического прошлого, при этом в ряде сцен 
об Орфее и Эвридике Берио использовал тексты А. Стриджо-младшего, на либ-
ретто которого писал К. Монтеверди. 

2 Ранее Хенце написал скрипичную сонату «Мопс, Тирсис, Аристей» для 
постановки «Орфея» Полициано в родном городе поэта Монтепульчано. 

3 Например, К. Орфа (три редакции произведения Монтеверди с использо-
ванием либретто Д. Гюнтера, 1923–1940), Л. Берио («Orfeo II, опера по Монтевер-



I. СТАТЬИ 

 

212 

Внепасторальный характер трактовки древней фабулы, ко-
торый становится преобладающим во второй половине ХХ в., все 
чаще уводит в сторону социальной, философской, мистической 
тематики. Приведем в пример такой сложный постмодернистский 
опус, каким является упомянутая опера Харрисона Бёртвистла, 
которую он писал 12 лет1. Композитор дает в своем произведении 
многослойную и «полижанровую» интерпретацию мифа. Уже на-
звание «Маска Орфея: лирическая трагедия в трех актах» отсылает 
одновременно к жанру маски времен Елизаветы и к французской 
лирической трагедии, а также, по замыслу автора, к трехактной 
музыкальной драме Вагнера. В самой структуре, разворачиваю-
щейся между «Пародом» и «Эксодом», актуализируется модель 
древнегреческой трагедии; при исполнении предполагается вос-
создание некой ритуальной ситуации. В опере пересказ мифа дан в 
нескольких смысловых перспективах – от «детской истории» до 
сложного аллегорического действа, органичной частью которого 
является сценическое оформление. Композиция этого необычного 
произведения представляет собой 126 дискретных эпизодов, 
сгруппированных в три акта. Три главных персонажа – Орфей, Эв-
ридика и Аристей – даны в трех ипостасях: Человек (певец), Герой 
(мим), Миф (марионетка). Остальные персонажи – маски и марио-
нетки. И в этой сложной музыкально-сценической структуре, ко-
торая разъясняется автором с помощью схем и графиков, уже, как 
можно видеть, не находится места пасторальному жанру. 

Возвращаясь к вопросу о претворении жанрово-стилисти-
ческих моделей пасторали в современной музыке, следует сказать, 
что галантной и антикизированной разновидностями не ограничи-
вается, конечно, ретроспекция жанра, – напротив, она охватывает 
богатейший спектр пасторальных традиций. В XIX в. романтики 
от эпохи Просвещения наиболее непосредственно восприняли на-
родно-жанровую модель, укрепившуюся в направлении пасто-
ральной георгики (представленной в музыке, например, VI «Пасто-
ральной» симфонией Бетховена, ораторией «Времена года» Гайд-

                                                                                                                                  
ди»). В ХХ в. «Орфея» Монтеверди редактировали В. д’Энди (в духе музыкального 
импрессионизма), О. Респиги, П. Хиндемит. 

1 К мифу об Орфее Х. Бёртвистл обращался и до оперы – в камерно-
вокальном произведении 1970 г. «Нения: Смерть Орфея». 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

213 

на). В обновленной интерпретации, особенно у композиторов мо-
лодых национальных школ, «народное» могло выходить на первый 
план, и пасторальность тогда становилась его атрибутом (в проти-
воположность старой пасторали, где, наоборот, «простонародное» 
являлось атрибутом пасторальности)1. Идея композиторского от-
ражения «деревенской» музыки оказалась совместимой с экспери-
ментаторскими тенденциями в современном творчестве – как это 
произошло в композиции М. Кагеля «Музыка кантри: Пастораль 
для голосов и инструментов» (1973–1975). 

Не были преданы забвению в музыке ХХ в. и более отдален-
ные во времени жанрово-стилевые модели пасторали: Ф. Крейслер 
пишет «Пасторальный мадригал» для скрипки и фортепиано, 
Б. Мартину – «Bergerettes» для скрипки, виолончели и фортепиано. 
Опера «Кола Брюньон» Д. Кабалевского открывается сценой, по-
строенной на основе «изображенной жанровости»: сборщицы ви-
нограда поют во время работы – и поют они в жанре средневеко-
вой пастурели, стилизуемой Кабалевским на основе подлинного 
текста, в куплетно-рондальной форме с характерным припевом 
«доренло». Жанровая модель пасторального поминовения2 про-
ступает в Фортепианном квинтете А. Шнитке (1972–1976), финал 
которого имеет подзаголовок «Moderato pastorale» (в оркестровой 
версии 1978 г. все произведение получило название «In 
memoriam»). Пятичастный цикл этой «тихой и медленной музыки» 
был посвящен композитором памяти матери, и мемориальная де-
терминанта в нем ясно ощутима. Финал, выводящий в своем ма-
жорном просветлении словно в другое измерение после преобла-
давших сумеречно-скорбных звучаний, становится в сочинении 
высоким философским обобщением, где пасторальность несет с 
собой метафизическое утешение и надежду. 

                                                            
1 У русских композиторов пасторальная жанровость нередко сочеталась и с 

архаизацией (под «славную старину»), и со сказочным элементом, и с комической 
образностью. 

2 Прообраз – в пасторальной эклоге, особой форме поэтического некро-
лога, которая закрепилась, начиная с «Плача о Бионе» Мосха, плача по Даф-
нису в песне Мопса из V эклоги Вергилия. Cуществование подобной разно-
видности буколики обусловило проникновение пасторальной топики в 
траурные и мемориальные жанры новоевропейской музыки (фр. tombeau, ит. 
sepolcrо и т.п.). 



I. СТАТЬИ 

 

214 

Оригинальный образец претворения в инструментальной 
музыке жанровой модели пасторального канта создает А. Ни-
менский в Концерте для струнного оркестра «Канты» (1994). Ком-
позитор воплотил здесь свой интонационный образ русского 
XVIII в., преломленный через бытовой вокальный жанр канта, 
преподнесенный, однако, в форме инструментального концерта.  
В четырех частях Нименский «портретирует» четыре основные 
разновидности российских кантов: шуточный (здесь он назван 
«потешный»), пасторальный, покаянный и виватный. Это именно 
авторское «портретирование», а не имитация – т.е. отражение 
прежде всего собственной интерпретации образно-выразительной 
сущности жанра. Так, в пасторальной части, изучив подлинные 
образцы популярных кантов XVIII в., Нименский не цитирует ни 
один из них. Более того, для усиления пасторальной «чувстви-
тельности», которая в оригинале создавалась не только музыкаль-
ной интонацией, но и словом, композитор прибегает к синтезу 
канта с песенным жанром лирических страданий, что выдает слег-
ка ироничное отношение автора к «портретируемому» образу.  

В музыке нашего времени не исчезает и уже упомянутая ли-
ния рождественской пасторали, коренящаяся в обычаях праздно-
вания Рождества, – в той их части, которая связана с библейским 
сюжетом о поклонении пастырей вифлеемских Христу-младенцу. 
В свое время в данной сфере возник целый ряд жанров литургиче-
ской, паралитургической и народной музыки: церковная, а позднее 
школьная и народная драма, мистерия, испанская вильянсико, ав-
стро-немецкая пасторелла. В жанрах мессы, мотета, оратории, ду-
ховной кантаты и диалога также представлена рождественская 
пастораль. В различных странах известен жанр народно-бытовых 
рождественских песен (генезис которых мог восходить как к 
фольклору, так и к церковным песнопениям): немецкая Weihnacht-
slied, французский noёl, английский carol, западнославянские ко-
лядки и т.д. (мелодии этих песен вошли во многие рождественские 
произведения композиторов разных стран).  

Музыка ХХ в. дает разнообразные примеры претворения 
модели рождественской пасторали1. Это могут быть вполне тради-

                                                            
1 Вместе с тем сюжет Рождества может вообще не соотноситься компози-

тором с эпизодом поклонения пастырей, как, например, в Четвертой симфонии 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

215 

ционные с точки зрения музыкальной топики решения в рамках 
церковных и (что чаще) нецерковных жанров. Подобно итальян-
ским композиторам предыдущих веков, писавших внецерковную 
музыку для рождественских праздников, Н. Кастильони создает 
«Концертино в рождественскую ночь» для струнных и духовых и 
«Маленькую рождественскую музыку» для камерного оркестра; 
кантата «Рождественская игра» («Le jeu de la Nativité») А.Н. Че-
репнина заставляет вспомнить о жанровой модели французской 
мистерии.  

Продолжилась в творчестве композиторов разных стран и 
традиция обработок рождественских песен в инструментальных 
произведениях, примером чему – «Пастораль» для фортепиано (с 
подзаголовком «Венгерская рождественская песня») Эрнё Дона-
ньи, «Маленькая пастораль на тему старинной рождественской 
песни» для фортепиано Хермана Стратехира. На узнаваемую то-
пику опирается «Рождественская пастораль» из сюиты для хора, 
инструментального ансамбля и рассказчика «Ателье гравюр» Гек-
тора Граттона, где сюжет Рождества трактован в духе детских свя-
точных рассказов. Данный сюжет скрепляет всю многочастную 
композицию, среди номеров которой – «Диалог игрушек и Ма-
рии», «Отбытие Марии и Иосифа», «Колыбельная Марии» и дру-
гие, в том числе «Рождественская пастораль» – 17-я часть этого 
19-частного цикла. Достаточно «предметна» пасторальная топика 
в «Пастухах» О. Мессиана – 2-й из «девяти медитаций» для органа 
в «Рождестве Господнем»: есть здесь и шествие, и наигрыш, и от-
ражение пения пастырей. Данная часть следует за первой – «Дева 
Мария и Дитя», музыка которой в среднем разделе прямо опирает-
ся на один из вариантов интроита «Puer natus», используемого в 
рождественских мессах. Таким образом, первые две части цикла 
непосредственно объединены сюжетно – близко к тому, как это 
происходило и в литургических драмах. Это, конечно, не превра-
щает цикл Мессиана в вариант рождественской мессы, поскольку 
дальнейшее следование частей достаточно свободно с точки зрения 
как строения мессы, так и изложения рождественско-библейского 
сюжета. Замысел этого глубоко религиозного произведения связан 

                                                                                                                                  
А. Шнитке: этот третий сюжет из «5 тайн радостных» (1-й раздел симфонии) рас-
крывается здесь через образ Глории ангелов. 



I. СТАТЬИ 

 

216 

с осмыслением события Рождества, но не с композиционным по-
следованием службы Рождества. 

Задача художественного претворения библейской темы 
«пастырей вифлеемских» чисто инструментальными средствами 
оказалась привлекательной для целого ряда композиторов второй 
половины ХХ в., примером чему являются «Пасторали» для фор-
тепиано Ю. Буцко (1966), «Три пастуха» для флейты, гобоя и 
кларнета Р. Щедрина (1988), «Соната пастухов» для фортепиано 
В. Кобекина (1992–1993). Названные произведения – при всем 
различии конкретных замыслов и стилей – объединяет отказ от 
«готовых» жанрово-стилистических форм выражения темы, кото-
рыми пользовались композиторы предыдущих веков. Точнее, эти 
формы как бы заново «пересоздаются» композиторами, прогова-
риваемые на своем языке вне какой-либо стилизации. То же можно 
сказать и о музыкальных топосах, которые, будучи детерминиро-
ваны канонической сюжетной канвой, возникают в новом облике. 
При этом композиторы пользуются программностью разного ти-
па – весьма общей (как у Буцко) или последовательно-иллюстра- 
тивной (в произведении Кобекина). 

Последний пример затрагивает, по сути, еще один аспект бы-
тия пасторали в современной музыке: как избранной программы. До 
сих пор речь шла о претворении жанрово-стилевых пасторальных 
моделей, сформировавшихся в самом музыкальном искусстве на 
протяжении длительного времени. Но пасторальное наклонение 
композиторского опуса может возникать и в результате стремле-
ния «переложить» на музыку произведение других искусств – в 
том случае, когда оно имеет какое-либо отношение к жанру пасто-
рали. Существенно то, что здесь объектом отражения является 
именно конкретное произведение, а не вообще жанр: тогда можно, 
видимо, говорить о своеобразном феномене вторичной пасто-
ральности.  

Приведем в пример «Пикассо-сюиту» для малого оркестра 
канадского композитора Г. Соммерса (1964). Она создана на мате-
риале музыки к телевизионному фильму о творчестве П. Пикассо. 
Предпоследняя из девяти частей названа композитором (с отсыл-
кой к соответствующей работе художника) «Аркадия. “Фавн с 
флейтой”». Рустикальный характер этой музыки, впрочем, никак 
не связан с моделью антикизированной пасторали, но подкрепля-



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

217 

ется цитированием народной испанской песни (которая имеет 
больше отношения не к буколической Аркадии, а к фигуре самого 
Пикассо). 

Еще один пример – посвященная 40-летию Победы 
II симфония «По прочтении повести В. Астафьева “Пастух и пас-
тушка”» И. Красильникова, где пасторальная образность – наряду 
с батальной, героической и пр. – детерминирована разработкой 
избранного первоисточника.  

В современной ситуации постмодернизма, когда программ-
ность нередко приобретает трансцитатный характер, целое произ-
ведение может выступить как «знак» пасторальности. В подобном 
значении цитирует «Пасторальную» Бетховена Л. Берио в третьей 
части своей «Симфонии» (1968) – произведении, чрезвычайно ре-
презентативном для того времени и ставшем буквально культовым 
в направлении современной полистилистики. В данном опусе, этой 
музыке о музыке, само название которого апеллирует не только к 
классико-романтическому жанру, но и к этимологии слова («со-
звучание»), концепцию определяет идея совместных звучаний, 
реализующаяся на музыкальном (взаимодействие вокального и 
инструментального, академического и неакадемического пластов 
музыки, «своего» и «чужого») и словесном (вплетение в текст раз-
ноплановых цитат и аллюзий) уровнях. На каждом уровне есть 
свой организующий центр: для словесного текста – это Беккет 
(фрагменты романа «Неназываемый»), для музыкального – Малер, 
3-я часть его Второй симфонии. Сам Берио определял свое сочи-
нение как некое творческое исследование, как «комментарий» к 
симфонии Малера.  

В духе литературы «потока сознания» контрапунктом к ос-
новной цитатной линии (музыки Малера, порой уходящей на са-
мый дальний план или исчезающей вовсе) становится слой связан-
ных с ней музыкальных ассоциаций, имеющих, по мысли автора, 
какое-либо отношение к Малеру. «Пасторальная» Бетховена 
«всплывает» после «Камерной музыки № 4» Хиндемита перед на-
чалом заключительной фазы композиции, когда своеобразным 
предиктом становится временное выключение малеровского «кон-
трапункта» и постепенный уход в тишину. На проговариваемых 
первым тенором словах («уже поздно, и никогда не услышать 
вновь этот мычащий скот, этот тростник у ручья») Берио букваль-



I. СТАТЬИ 

 

218 

но коллажирует два такта из разработки 2-й части («Сцена у ру-
чья») «Пасторальной». Музыка Бетховена становится здесь обоб-
щенным топосом пасторальности, и ее истаивающее звучание вносит 
ощутимую ностальгическую эмоциональную краску в сложную 
палитру произведения Берио. 

Этот прощальный жест, помимо прочего, может быть ос-
мыслен и как констатация финала в истории пасторали. Но в дей-
ствительности тогда наблюдалось скорее завершение определен-
ного этапа в развитии жанра. К ХХ в. музыкальный модус 
пасторальности явно редуцировался до знака идиллической при-
родности, в значительной мере предсказуемый и по трактовке, и 
по средствам воплощения. Однако более глубинная «идея жанра» 
прорастала и в других формах. «Идея жанра» пасторали, относясь, 
прежде всего к уровню тематики, является некой константой пе-
ременной конфигурации жанровых признаков, одной из основ 
жанрового континуитета, внутрискрепляющим фактором при всех 
перемещениях пасторального мимесиса – тогда как формальные 
приметы жанра (метажанра), получившего распространение в раз-
ных видах искусства, практически несводимы к общему знамена-
телю. Поэтому идею жанра можно назвать также семантическим 
инвариантом или даже, точнее, «кодом», по-разному расшифровы-
ваемым различными эпохами и культурами.  

Ранее автором этих строк «жанровый код» пасторали уже 
был обозначен формулой «человек и природа»1. Трактовка этой 
формулы связана с «картиной мира» той или иной эпохи: при об-
зоре бытия жанра пасторали наблюдается ряд модификаций ре-
цепции пасторали, в которых отразились культурно-исторически 
обусловленные различия взглядов на соотношение «человека» и 
«природы», понимания «природного» и т.д. По-разному может 
мыслиться содержание каждого из компонентов формулы и их 
взаимосвязи. Интерпретации весьма разнятся в разных типах пас-
торали: «человек в контексте природы», «естественное начало в 
человеке», его «чувство природы» и другие варианты. Вариабель-
ность содержательного наполнения «жанрового кода» пасторали 
связана, в первую очередь, с емкостью и изменчивостью понятия 

                                                            
1 Коробова А.Г. Пастораль как миф новоевропейского искусства и его отра-

жение в музыке // Двенадцать этюдов о музыке. – М., 2001. – С. 17–34. 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

219 

Природы, вновь и вновь осмысливаемого культурой и искусством, 
основное назначение которого еще Аристотель определил как 
«подражание природе». Но что такое «природа» в искусстве и как 
она соотносится с «культурой»? Эти и другие вопросы, стоящие в 
центре философско-эстетической проблематики на протяжении 
веков, по-своему преломлялись в художественной имманентности 
пасторали, что являлось, несомненно, одной из причин актуально-
сти жанра для различных эпох, его удивительной жизнеспособно-
сти и длительности существования. 

Проходя через многие эпохи, вбирая в себя и перерабатывая 
по собственным законам различные философские и эстетические 
представления, пастораль сама превращалась в некий универсаль-
ный миф, созданный европейской культурой. И основу данного 
мифа составляет, если попытаться более развернуто расшифровать 
содержание «жанрового кода» пасторали, поэтическое вúдение 
человеческого существования в его встроенности в естество 
гармоничного мира с акцентированием идеалистического ракурса 
восприятия этого существования.  

Таким образом, идеализирующий этос входит в ядро пасто-
рального жанрообразования: без него исчезает само качество пас-
торальности (хотя характер идеализирующего этоса исторически 
изменчив, будучи связан с общей системой ценностей этой эпохи). 
Своеобразие данного этоса отражает особый способ мироощуще-
ния, на протяжении веков постепенно сконцентрировавшегося в 
жанре и представлениях о нем: пастораль не то чтобы игнорирует 
разрушительные аспекты окружающей действительности, как мо-
жет показаться при первом приближении, но противостоит им, не 
позволяя пересечь границы своего художественного пространства, 
становясь им артифициально выраженной альтернативой. В этом 
свойстве пасторали, думается, скрыт один из источников удиви-
тельной позитивной энергетики жанра и его притягательности.  
И показателен факт, давно подмеченный исследователями, что пе-
риоды расцвета пасторали совпадали с кризисными моментами в 
европейской истории (не стал здесь исключением и конец ХХ в.).  

С идеализацией в пасторальном жанре связана прежде всего 
категория Природы – при всех изменениях этой «ментальной мо-
дели», не тождественной реальности окружающего ландшафта, а в 
пасторали преломляющейся к тому же сквозь призму поэтической 



I. СТАТЬИ 

 

220 

традиции. По-своему идеалистичен населенный мифологическими 
существами пейзаж античной буколики, по-своему – «благая при-
рода» гуманистической пасторали Ренессанса и возделанная 
усердным трудом добродетельного селянина природа пастораль-
ной георгики эпохи Просвещения. Валоризация идеализированной 
«естественности» отличает и галантную, и руссоистскую модель 
жанра. Позднее «натурализованная» пастораль устремилась, каза-
лось бы, к «природе, какая она есть», но в действительности это 
оставался все тот же опоэтизировано-идеалистический образ при-
роды, что продолжало удерживать пастораль на пороге самораз-
рушения.  

На каком-то этапе идеалистичность пасторали стала отожде-
ствляться с категорией идиллического, что не было условием жанра 
ни в античной буколике, ни в ренессансном романе – в последнем, 
например, преобладало меланхолическое. Однако для музыкального 
модуса пасторальности, который оформлялся позднее, идиллическое 
стало одним из самых репрезентативных образно-эмоциональных 
топосов. 

Как было показано выше, существование пасторали в но-
вейшую эпоху продолжает поддерживаться непосредственно ху-
дожественными традициями и возобновляемой «памятью жанра» в 
тех или иных его проявлениях. Но вместе с этим в контексте со-
временной культуры идея жанра получает и новую жизнь, неожи-
данно (или закономерно?) резонируя на актуальную проблематику 
нашего времени. Известно, например, что В. Сильвестров свою 
Третью симфонию («Эсхатофония») и цикл «Спектры» называл 
«космическими пасторалями». Космическим расширением границ 
в понимании «природы» отмечена и небольшая пьеса Л. Берио 
«Пастораль. Фортепиано земли» (1969). Это редкий по своей ради-
кальности пример полного абстрагирования от привычного ассо-
циативного поля музыкально-семантической «предметности» пас-
торального жанра, который обозначен в названии. Вместо этого 
Берио с удивительной изобретательностью обнаруживает здесь все 
новые сонорные возможность инструмента. И акустическое про-
странство этого опуса наполняется мягко мерцающими красками 
возникающих и гаснущих звуков и отзвуков, создающих в целом 
как бы общее обертоновое поле – некое единое гармоническое це-
лое этой музыки (подобно абстрактным полотнам Марка Ротко с 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

221 

их единым пространством одно- или многосоставных цветовых 
объемов). Пьеса Берио с ее зачарованными звучаниями и светлым 
колоритом, почти мистическим состоянием словно бы непосредст-
венного вслушивания в божественную гармонию природы как ми-
роздания, придает трактовке пасторального модуса некий косми-
ческий оттенок. 

Пасторальный резонанс обретает в современной музыке и 
столь популярная сегодня экологическая проблематика – в силу 
актуализации общего идеала «чистой природы». В этом плане хо-
телось бы обратить внимание на движение так называемого мини-
мализма с его декларативным отказом от композиционных услож-
нений авангарда и жестко детерминированной формы (этого 
«кошмара современной цивилизации», по словам Дж. Кейджа), с 
его возвращением к «просто звуку», мыслимому в онтологической 
первозданности. Не случайно встречаются характеристики произ-
ведений минимализма как «экологически чистой музыки», и зна-
менитая композиция «In C» Терри Райли (1964) была названа кри-
тиками «первым симфоническим ритуалом всемирной деревни»1. 

Без сомнения, «классический минимализм» 1960-х – начала 
1970-х годов озвучивал в музыке некие важные интенции совре-
менного мира, энергия которых реализовалась в различных фор-
мах – художественных и внехудожественных. В частности, ощу-
тимый параллелизм нам видится между музыкальным минима-
лизмом и современным этапу его становления движением хиппи 
как направлением молодежной субкультуры. 

Данные явления многое роднит. Во-первых, география: они 
формировались, прежде всего, в США и Великобритании (веду-
щими композиторами-минималистами тогда стали американцы Ла 
Монте Янг, Терри Райх, Стив Райх, Филип Гласс, англичане Кор-
нильюс Кардью и Майкл Найман). Во-вторых, высокий образова-
тельно-культурный ценз: хиппи в большей своей части были сту-
дентами-гуманитариями и людьми мира искусства (художниками, 
поэтами, музыкантами и т.д.); из минималистов почти все назван-
ные композиторы получили серьезное профессиональное образо-
вание (Джульярдская школа в Нью-Йорке, Королевская академия 

                                                            
1 Поспелов П. Эпоха минимализма // Альтернатива–90: Грани минимализ-

ма / Музыка: Экспресс-информация. – М., 1991. – Вып. 2. – С. 5. 



I. СТАТЬИ 

 

222 

музыки в Лондоне и т.п.). В-третьих, – это сильное влияние Востока: 
отразилась необычайная популярность в то время учения и прак-
тики дзен; для становления минимализма значима была также свя-
занная с той культурой инструментальная музыка внеевропейских 
традиций (Индии, Индонезии и др.). В-четвертых, – отказ от об-
щепринятых поведенческих моделей и норм: «дети цветов» созда-
ли и ревностно сохраняли свой стиль и образ жизни, альтернатив-
ную официальной систему ценностей, свой язык общения и даже 
своеобразную мифологию; минимализм также стал тогда совер-
шенно особой художественной субкультурой, внеположенной до-
минировавшим формам музыкальной «цивилизации». 

Вполне очевидно, на наш взгляд, что этот эскапизм, который 
в движении хиппи выливался прежде всего в социальные формы, а в 
минимализме – в художественно-эстетические1, уходит корнями  
в пасторальный архетип и связан не просто с очередной актуали-
зацией, но с явным обострением проблемы «человек и природа» на 
кризисной стадии развития человеческой цивилизации. Деклара-
тивная устремленность хиппи от подавляющей естественное в че-
ловеке технократической модели общества – «назад к природе», от 
городской среды – к идеалу сельской общины («деревни» хиппи), 
от дегуманизированной идеологии борьбы и военного противо-
стояния – к некоему первозданному бытию в любви и мире, – в 
основании всего этого просматривается давно разрабатываемый 
европейской культурой пасторальный миф. Что касается здесь 
«роли Востока», то она была сродни роли гуру, носителя истинно-

                                                            
1 Прежде всего, но не исключительно: важной составляющей движения 

хиппи было создаваемое в русле его идеологии искусство. В свою очередь, среди 
минималистов тоже нередки были примеры нонконформизма. Например, 
Ф. Гласс предпочитал зарабатывать работой грузчика и сантехника, но не брать 
выгодные заказы на ту музыку, которая противоречит его эстетическим принци-
пам. Ла Монте Янг десятилетия потратил на свой проект «Дома мечты» как при-
станища «театра вечной музыки» – эта попытка встроить в реальную жизнь кра-
сивую утопию вполне соотносима с идеалом «деревни» хиппи. Центральным 
произведением Янга становится «The Well Tuned Piano» [«Хорошо настроенное 
фортепиано»] – вещь, с трудом умещающаяся на четырех компакт-дисках. Здесь 
уходом от всей современной музыки стал уже сам выбор натурального строя – 
словно возвращение к истокам: к лире Орфея и арфе Давида, к самой природе. 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

223 

го, идущего из глубины веков, знания, незамутненного поздней-
шими наслоениями культуры Нового и Старого Света.  

Минимализм тоже стал в то время уходом – от форм совре-
менной музыки (как академической, так и авангардной). Именно 
уходом, а не борьбой. В первую очередь минимализм уходил от 
повышенной технократичности современного авангарда (на аван-
сцене которого прочное место занимали тогда серийность и сериа-
лизм), вписываясь в общехудожественную концепцию «New sim-
plicity», «ABC-art», «Minimal art», оказавшую большое влияние на 
многие течения некоммерческого искусства. Но одновременно 
минимализм занял место «за скобками» всех главных устоев того, 
что называется «профессиональным искусством европейской тра-
диции», отрицая в звучащем опусе всякие культивируемые акаде-
мической школой надмузыкальные «конструкции» (драматургия, 
идея, интонационное развитие и т.п.), традиционные формообра-
зующие категории (темы, контраста, целостности произведения 
и т.п.), игнорируя привычные жанрово-стилевые «идиомы», отка-
зываясь даже собственно от феномена «произведения» с его под-
чинением телеологической идее выстраивания завершенных ком-
позиционных рамок соответственно стадиям «начало – середина – 
конец» (закон initio – mediatio – terminatio, репродуцируемый от 
средневековой теории грегорианского хорала до асафьевского 
учения о «форме как процессе»).  

Минимализм освобождается от стремления держать под 
контролем каждый элемент некоего запланированного целого: 
главное – «запустить процесс», а его результат не обязательно 
должен быть предсказуем, даже и для самого автора. Композици-
онное время в опусе «классического» минимализма не конструи-
руется заранее и не подчиняется причинно-следственной логике. 
Оно предельно приближается ко времени онтологическому, природ-
ному: течение его не начинается и не заканчивается, просто слу-
шатель в какой-то момент входит в эту реку или выходит из нее. 
Отсюда характерная «открытость» форм в минималистской музыке, 
так как нет здесь ни точки отсчета композиционного пространства-
времени, ни меры для этого отсчета. Ничего словно и не происхо-
дит, так как время не измеряется «событиями»; и все же какие-то 
изменения присутствуют. В этом – особая динамика статики, по-
этому такую музыку невозможно воспринимать в привычной для 



I. СТАТЬИ 

 

224 

традиционной музыкальной психологии системе ожиданий и свя-
зей: нет ладовых тяготений и логики тонального плана либо заме-
няющей его другой звуковысотной конструкции, нет взаимодействия 
и развития тем, нет движения к кульминации и знаков финальности, 
различаемых частей целого и их функциональных связей, моделиро-
вания эмоций, музыкального «высказывания» и т.д.  

Как будто ничего нет, и в этом – особая «пустотность»: ми-
нимализм стремится освободиться от абстракций, на протяжении 
всей истории европейской музыкальной цивилизации надстраи-
ваемых над звуком, когда он значим не сам по себе, но как «кир-
пичик» лада, темы, контрапункта, фразы, интонации и т.д. Мини-
мализм принципиально возвращается просто к звуку и тишине в 
их первичности, опираясь на простейшие («abc») структуры, куль-
тивируя наиболее органичный и для природных процессов прин-
цип повторяемости, цикличности, почти незаметной постепенности 
сдвигов.  

Такую музыку невозможно воспринимать с привитой евро-
пейской композиторской школой художественно-психологической 
установкой («что дальше?»), за ней невозможно наблюдать (как 
мы наблюдаем за музыкальным развитием в симфонии Бетховена 
или миниатюре Веберна) – в ней надо пребывать, погрузиться в 
нее как в созерцание пламени свечи или звуки дождя, журчание 
ручья: когда нет движения «из пункта А в пункт Б», когда все вре-
мя одно и то же и все время не то же самое… 

Минимализм развился на «ничейной» территории между 
академическим искусством (авангардным в том числе) и массовой 
музыкой (роком, прежде всего), которые находились тогда в со-
стоянии культурной оппозиции, что усугубляло разрастающуюся 
на протяжении ХХ в. пропасть между музыкой композиторской 
традиции и музыкой повседневности. В профессиональной среде 
это положение все чаще оценивалось как кризисная ситуация са-
моизоляции «высокой» музыки, замыкающейся на самой себе и 
теряющей слушателя – своего современника. В одной из лекций 
А.В. Михайлов афористично выразил подобные оценки: «Под за-
навес ХХ века Культура проваливается в собственные недра»1. 

                                                            
1 Цит. по: Теория современной композиции: Учебное пособие. – М., 

2005. – С. 20. 



«Современный человек»: Что ему пастораль? Что он пасторали? 

 

225 

По-своему искала выход полистилистика 1960–1970-х годов. 
Недаром А. Шнитке, отмечая достоинства данного метода в своем 
докладе на Международном музыкальном конгрессе 1971 г., выде-
лил «интеграцию “низкого” и “высокого” стилей, “банального” и 
“изысканного”, т.е. более широкий музыкальный мир и общую 
демократизацию стиля»1. Однако музыкальная полистилистика, 
что сегодня уже очевидно, стала одним из проявлений более обще-
го движения постмодернизма с его бесконечной саморефлексией 
Культуры, интеллектуальной «перегретостью» и эмоциональной 
холодноватостью, позволяющими, наверное, выживать в состоя-
нии описанного кризиса, но не освобождаться от него.  

Такое освобождение – может быть, иллюзорное и временное – 
предложил минимализм, который в 1960–1970-е годы, несомненно, 
нес в себе определенную философско-эстетическую концепцию. 
Игнорируя демаркационные линии и сложившуюся субординацию 
между пластами современной музыкальной культуры, минимализм 
смещал акцент в одном из конституирующих европейскую циви-
лизацию контрапунктов «Cultura» и «Natura» на концепт Природы.  

Так – по ту сторону истории – новые музы запевали совсем 
новую песню, но в ее обертонах слышится эхо пасторального «за-
пева». 

 

                                                            
1 Цит. по: Холопова В., Чигарёва Е. Альфред Шнитке: Очерк жизни и 

творчества. – М., 1990. – С. 330. 


